
[173]

Annales Universitatis Paedagogicae Cracoviensis 432

Aleksandra Mirek-Rogowska
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

ORCID: 0000-0001-9094-9540

Kamila Rączy
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

ORCID: 0000-0003-0070-1715

„Czarne zwierciadło” przyszłości: metafory 
technologii, świadomości i transhumanizmu 

ukazane w serialu Black Mirror

Wprowadzenie

Od swojej premiery w 2011 roku serial Black Mirror, stworzony przez Charliego 
Brookera, stał się jednym z kluczowych punktów odniesienia we współczes-
nej refleksji nad relacją człowieka i technologii. Każdy odcinek tej antologii 
to samodzielna opowieść osadzona w alternatywnej rzeczywistości bliskiej 
przyszłości, w której technologie cyfrowe nie tylko reorganizują codzienne 
życie, ale często prowadzą także do jego głębokiej destabilizacji. Dystopijny 
charakter serialu nie polega na przedstawianiu spektakularnych katastrof, 
lecz na subtelnej diagnozie już istniejących tendencji społecznych i kultu-
rowych, które rozwinięte do skrajności odsłaniają fundamentalne napięcia 
i sprzeczności nowoczesności technologicznej.

Tytułowe „czarne lustro”, tj.: ekran urządzeń elektronicznych, funk-
cjonuje jako metafora epistemologiczna i  egzystencjalna. Lustro to nie 
odbija rzeczywistości w sposób neutralny, ale filtruje ją przez ideologie 

Studia de Cultura 17(3)  2025
ISSN 2083–7275 (druk), ISSN 2391-4432 (online)

DOI 10.24917/20837275.17.3.8



[174] Aleksandra Mirek-Rogowska, Kamila Rączy

technologicznego postępu, języki kapitalizmu algorytmicznego oraz mecha-
nizmy społecznej kontroli (zob. Legan 2017). W tym sensie Black Mirror staje 
się laboratorium kulturowym (por. Haraway 1991; Hayles 1999), w którym 
testowane są granice człowieczeństwa, tożsamości i pamięci w warunkach 
cyfrowej mediatyzacji (por. Wójcik 2016).

Celem niniejszego artykułu jest analiza serialu Black Mirror jako prze-
strzeni metaforycznych reprezentacji relacji człowiek–technologia, ze 
szczególnym uwzględnieniem trzech obszarów problemowych: kontroli, 
świadomości i transhumanizmu. Kluczowym pojęciem operacyjnym są tu 
metafory medialne, rozumiane zarówno jako konceptualne struktury po-
znawcze (Lakoff i Johnson 2003), oraz jako multimodalne środki ekspresji 
obecne w formatach audiowizualnych (Forceville 2006; Forceville i Urios-
-Aparisi 2009).

Wiodącym pytaniem badawczym niniejszego artykułu jest: w jaki spo-
sób serial Black Mirror konstruuje metafory medialne, które odzwierciedlają 
i reinterpretują relacje człowieka i technologii? Dobór odcinków został oparty 
na kryterium reprezentatywności – wybrano te epizody, które w szczegól-
nie wyrazisty sposób obrazują trzy główne obszary problemowe: kontrolę, 
świadomość i transhumanizm. Procedura badawcza miała charakter jakoś-
ciowy i interpretatywny. Identyfikacja metafor przebiegała w trzech etapach. 
W pierwszym etapie wyodrębniono obszary problemowe (kontrola i manipu-
lacja, świadomość i tożsamość, transhumanizm). W kolejnej fazie w każdym 
z obszarów wskazano kategorie szczegółowe metafor (np. dla kontroli i mani-
pulacji: „technologia jako lustro”, „technologia jako więzienie świadomości”, 
„technologia jako system nadzoru”). W trzecim etapie wskazano realizacje 
tych metafor poprzez przytoczenie konkretnych przykładów z wybranych 
odcinków, obejmujących elementy narracyjne, wizualne i dźwiękowe. Takie 
trzystopniowe podejście – od pola problemowego, poprzez kategorie, po 
szczegółowe egzemplifikacje – pozwala uchwycić zarówno ogólną strukturę 
metaforyczną, jak i jej konkretne realizacje. Jednostką analizy były zarówno 
elementy narracyjne (np. konfiguracje relacji człowiek–technologia), jak 
i wizualne (np. obraz interfejsów) oraz dźwiękowe (np. efekty dźwiękowe 
sugerujące mechaniczność), co pozwoliło uchwycić multimodalny charakter 
metafor obecnych w serialu.

Artykuł odwołuje się do perspektyw interdyscyplinarnych, teorii ko-
munikacji, antropologii mediów, filozofii techniki oraz badań nad kulturą 
cyfrową, aby uchwycić sposoby, w jakie Black Mirror projektuje nie tylko 
możliwe zdarzenia w przyszłości, lecz także głęboko uwewnętrznione formy 
obecnego doświadczenia technologicznego. Serial nie tyle przedstawia tech-
nologię, co ją konceptualizuje, jako lustro, kod, narzędzie władzy, przestrzeń 
emocjonalną czy substytut pamięci.



[175]„Czarne zwierciadło” przyszłości…

W analizie zastosowano podejście jakościowe, interpretatywne, obejmu-
jące trzy uzupełniające się metody badawcze: identyfikację metafor techno
logicznych, semiotyczną analizę wizualną oraz dekonstrukcję narracyjną. 
Wybrane odcinki z wszystkich siedmiu sezonów stanowią reprezentatywne 
przykłady medialnego obrazowania kluczowych dla współczesności dylema-
tów ontologicznych i etycznych. Tak zakreślony aparat badawczy umożliwia 
nie tylko analizę estetyczną, ale też głębsze zrozumienie mechanizmów, za 
pomocą których kultura audiowizualna przetwarza i transmituje zbiorowe 
wyobrażenia o technologii, podmiotowości i przyszłości.

Metafory medialne: teoria i funkcje

Metafory nie są jedynie narzędziem stylistycznym – stanowią one podstawo-
wy mechanizm poznawczy, dzięki któremu jednostki i zbiorowości porząd-
kują złożoność świata. W ujęciu George’a Lakoffa i Marka Johnsona (2003) 
metafory konceptualne umożliwiają ujmowanie pojęć abstrakcyjnych – ta-
kich jak czas, emocje, technologia czy świadomość – za pomocą bardziej 
uchwytnych doświadczeń cielesnych i przestrzennych. W klasycznym przy-
kładzie „czas to pieniądz” abstrakcyjna kategoria czasu zostaje osadzona 
w logice wymiany ekonomicznej, co wpływa nie tylko na język, lecz także 
na sposoby myślenia i działania w świecie społecznym.

W kontekście mediów audiowizualnych kluczowe znaczenie zyskują me-
tafory multimodalne – czyli takie, które realizują się nie tylko poprzez język, 
ale także obraz, dźwięk, montaż i strukturę narracyjną. Jak zauważa Charles 
Forceville (2006), w formatach medialnych metafory przybierają postać zło-
żonych konstrukcji semiotycznych, w których różne kanały komunikacyjne 
współdziałają w tworzeniu i wzmacnianiu znaczenia. Przykładem może być 
serialowa reprezentacja „świadomości jako oprogramowania” – zawierająca 
elementy wizualne (interfejs, kod, urządzenie), dźwiękowe (elektroniczne 
pogłosy, zmechanizowana intonacja) i narracyjne (fabularna konfiguracja 
relacji między człowiekiem a maszyną).

W tym ujęciu metafory medialne nie są już tylko retorycznym ornamen-
tem, ale narzędziem epistemologicznym, poprzez które kultura przetwarza, 
porządkuje i negocjuje znaczenia. Funkcjonują one na przecięciu doświad-
czenia estetycznego i poznawczego, stając się kluczowym komponentem 
audiowizualnych „ram interpretacyjnych” (frames), które wpływają na to, 
jak postrzegamy technologię, podmiotowość czy przyszłość.

Na potrzeby niniejszej analizy wyróżniono trzy główne funkcje metafor 
medialnych, które występują w formatach takich jak Black Mirror:

1.	 Funkcja kognitywna – metafory pomagają odbiorcom zrozumieć zło-
żone, nieuchwytne zjawiska, takie jak sztuczna inteligencja, cyfrowa 



[176] Aleksandra Mirek-Rogowska, Kamila Rączy

świadomość, nadzór czy afektywna regulacj poprzez odniesienie do 
znanych modeli poznawczych. Przykładowo: technologia jako lustro, 
wirus, gra, więzienie czy ciało jako interfejs. Tego typu konceptuali-
zacje umożliwiają odbiorcy „oswojenie” abstrakcyjnych problemów 
poprzez ich ucieleśnienie lub uspołecznienie.

2.	 Funkcja krytyczna – metafory w mediach mogą pełnić funkcję dema-
skującą, ujawniając struktury władzy, mechanizmy kontroli i procesy 
wykluczenia. Dystopijne obrazy technologii w Black Mirror nie służą 
jedynie rozrywce, ale stawiają pytania o społeczne konsekwencje auto-
matyzacji, cyfrowej archiwizacji, kapitalizmu emocjonalnego czy pre-
dykcyjnej inwigilacji. Tego typu krytyczny potencjał metafory zgodny 
jest z refleksją Michela Foucaulta (1975) nad biowładzą oraz z koncepcją 
technopolityki autorstwa Langdona Winnera (1986).

3.	 Funkcja afektywna i estetyczna – multimodalna forma przekazu me-
taforycznego wzmacnia emocjonalne zaangażowanie odbiorcy. Audio-
wizualne reprezentacje technologii mogą wywoływać afekt – niepokój, 
empatię, fascynację lub alienację, co sprzyja głębszemu utożsamieniu 
się z przekazem. Badania neurologiczne (Damasio 1994; Gallese 2008) 
wskazują, że obrazy i narracje angażujące emocje aktywizują inne ob-
szary poznawcze niż komunikaty oparte wyłącznie na logice. Metafora 
medialna staje się zatem narzędziem zarówno poznania, jak i przeżycia.

W produkcjach takich jak Black Mirror metafory te zyskują również 
wymiar futurologiczno-diagnostyczny: nie tyle przewidują przyszłość, co 
prezentują istniejące już dziś procesy społeczne i technologiczne, których 
konsekwencje pozostają jeszcze niewidoczne. W tym sensie serial spełnia 
rolę kulturowej heurystyki, narzędzia, które przez wizualne i narracyjne 
strategie metaforyczne umożliwia refleksję nad obecnymi i potencjalnymi 
formami egzystencji w świecie cyfrowym.

Metafory technologii jako narzędzia kontroli i manipulacji

W Black Mirror technologia nie jest wyłącznie funkcjonalnym narzędziem, 
lecz często ukazywana jest jako struktura władzy, subtelna, rozproszona, 
wewnętrzna. Serial konsekwentnie odsłania, że systemy cyfrowe nie tylko 
wspierają ludzkie działania, ale także je modelują, ograniczają, a niekiedy 
i przejmują nad nimi kontrolę. Metafory technologii jako narzędzia kontroli 
i manipulacji wpisują się w szerszy kontekst refleksji nad technopolityką 
(Winner 1986), kapitalizmem nadzorczym (Zuboff 2019), czy foucaultowskim 
panoptyzmem (Foucault 1975), który zostaje przekształcony w cyfrowej rze-
czywistości w rozproszony, samopodtrzymujący się system nadzoru.



[177]„Czarne zwierciadło” przyszłości…

Technologia jako lustro

Pierwszym z odcinków, który operuje tą metaforą, jest Nosedive (Na łeb, na 
szyję, S03E01). Opowiada on historię osadzoną w społeczeństwie opartym na 
ciągłej ewaluacji jednostek przez innych użytkowników. Technologia w tym 
przypadku przyjmuje formę algorytmicznej władzy opartej na systemie ocen: 
wartość społeczna, dostęp do usług, możliwość uczestnictwa w relacjach 
są uzależnione od liczby przyznanych gwiazdek. System cyfrowy staje się 
lustrem społecznych oczekiwań, a zarazem narzędziem wewnętrznej dy-
scypliny: bohaterka odcinka, Lacie, przechodzi od neurotycznej potrzeby 
aprobaty do całkowitej dezintegracji tożsamości, gdy wypada z systemu 
punktowego. Metaforycznie mamy tu do czynienia z digitalizacją klasycznej 
figury panoptyzmu – jednostka nie tylko jest obserwowana, lecz sama staje 
się obserwatorem i egzekutorem własnej normatywności. W ujęciu Espe-
landa i Saudera (2007) mamy do czynienia z tzw. reżimem kwantyfikacji, 
w którym mierzalność zastępuje zaufanie, a społeczne więzi zostają poddane 
logice rankingu.

Podobne mechanizmy ujawnia Fifteen Million Merits (Piętnaście milio-
nów, S01E2), gdzie system punktowy (merity) organizuje życie społeczne, 
estetyczne i emocjonalne. Postać Binga, próbującego wyzwolić się z tego 
systemu, ukazuje paradoks emancypacji w społeczeństwie spektaklu, jego 
bunt zostaje natychmiast wchłonięty i zmonetyzowany przez kulturę me-
dialną. Technologia nie działa już jako zewnętrzny system przymusu, lecz 
jako środowisko totalne, estetyczne, ekonomiczne i emocjonalne, w którym 
opór jest antycypowany i przekształcany w produkt. W duchu Baudrillarda 
(1994) mamy tu do czynienia z symulakrum buntu, pozornym gestem oporu, 
który tylko wzmacnia system. Merity jako jednostka wartości zamienia się 
w narzędzie zniewolenia, a człowiek zostaje sprowadzony do funkcji gene-
rowania kapitału symbolicznego i cyfrowego.

Technologia jako więzienie świadomości

W odcinku USS Callister (S04E01) metafora kontroli przyjmuje bardziej dra-
matyczną formę: Robert Daly tworzy prywatną symulację wirtualnej rzeczy-
wistości, w której kopie świadomości współpracowników zostają uwięzione 
jako cyfrowe awatary. Technologia umożliwia nie tylko nadzór, ale i absolutną 
dominację, podmioty są pozbawione cielesności, czasu i przestrzeni, a ich 
istnienie jest całkowicie zależne od kaprysów twórcy systemu. Przypadek 
Daly’ego ilustruje nie tylko możliwość absolutnego panowania nad innymi, 
lecz także nieuchronność zamiany sprawcy w ofiarę: sam zostaje uwięziony 
w cyfrowym świecie, który stworzył. Technologia przybiera tu formę tota-
litarnego panoptyzmu, nie jako narzędzie instytucji, lecz jako przedłużenie 



[178] Aleksandra Mirek-Rogowska, Kamila Rączy

indywidualnego ego, które urzeczywistnia własne fantazje i urazy. Symulacja 
staje się miejscem egzystencji nieodróżnialnej od rzeczywistości, a zarazem 
formą najbardziej radykalnego uwięzienia: „więzienia bez ciała”.

Podobny motyw obecny jest w White Christmas (Białe Święta, S02E04), 
gdzie umysł zostaje zamieniony w tzw. cookie, tj. kopię świadomości za-
mkniętą w cyfrowym interfejsie. Tu technologia pełni funkcję nie tylko 
izolacji i kary, ale też tortury: przyspieszenie czasu sprawia, że skazaniec 
subiektywnie przeżywa miliony lat w samotności. Serial stawia pytanie 
o status moralny tych kopii, czy cierpienie cyfrowej świadomości jest „realne”, 
a jeśli tak, kto ponosi za nie odpowiedzialność? Odcinek ten intensyfikuje 
metaforę technologii jako więzienia świadomości i stawia widza w pozycji 
moralnej niepewności (zob. Rączy 2024). W ujęciu filozofii techniki (Floridi 
2014; Metzinger 2003) pojawia się pytanie o granice symulacji jako rzeczy-
wistości moralnej.

Technologia jako kontrola

W odcinku Arkangel (S04E02) technologia ukazana jest w bardziej codzien-
nym, lecz nie mniej inwazyjnym kontekście: matka instaluje w głowie córki 
urządzenie pozwalające na nieprzerwany monitoring, cenzurowanie wizu-
alnych bodźców i filtrowanie emocji. System nadzoru jest tu uzasadniany 
troską i bezpieczeństwem, ale w efekcie prowadzi do destrukcji zaufania 
i samodzielności. Cyfrowa technologia nie tyle chroni, co unieważnia proces 
dorastania jako przestrzeń autonomii i ryzyka. Odcinek ten dobrze ilustruje 
foucaultowską logikę biowładzy, nadzór nie dotyczy już tylko zachowań, ale 
samego ciała i afektu, kształtując emocjonalne krajobrazy dzieciństwa.

Shut Up and Dance (Zamknij się i tańcz, S03E03) ukazuje z kolei skrajny 
przypadek cyfrowego szantażu, technologia nie tylko gromadzi dane, ale 
wykorzystuje je jako narzędzie przymusu i publicznego upokorzenia. Kamera 
internetowa zamienia się w narzędzie nadzoru, a każda aktywność użytkow-
nika może być odczytana jako potencjalne zagrożenie dla jego integralności 
społecznej. Bohater odcinka zostaje zmuszony do serii brutalnych działań 
pod groźbą ujawnienia kompromitujących informacji. To świat, w którym nie 
potrzeba już strażników, wystarczy urządzenie i odpowiednio skonstruowany 
algorytm. Przestrzeń prywatna ulega tu totalnej kolonizacji, a subiektywna 
tożsamość zostaje podporządkowana panice przed ekspozycją (zob. Rączy, 
Mirek-Rogowska, Sztuba 2022).

Wreszcie, w Hated in the Nation (Znienawidzeni, S03E06) metafora 
kontroli technologicznej przybiera wymiar społeczny i egzekucyjny. Drony 
zaprojektowane jako substytut wymarłych pszczół zostają zaprogramowa-
ne do eliminowania osób wskazanych w mediach społecznościowych jako 
„nienawidzone”. Technologia przejmuje funkcję tłumu, staje się narzędziem 



[179]„Czarne zwierciadło” przyszłości…

sprawiedliwości zbiorowej, ale bez sądu, procesu, prawa do obrony (zob. 
Rączy, Mirek-Rogowska, Sztuba 2022). W sensie symbolicznym odcinek 
przedstawia technologię jako rozszerzenie zbiorowej emocjonalności, 
tj.: agresji, zemsty, nienawiści, w pełni zautomatyzowanej i zdepersonali-
zowanej. To społeczeństwo „moralnego outsourcingu”, w którym algorytm 
podejmuje decyzje na podstawie impulsów masowych, tworząc nowy rodzaj 
panoptyzmu emocjonalnego.

Analizowane odcinki ukazują złożoną siatkę metafor, w której techno
logia przestaje być zewnętrznym narzędziem, a staje się strukturą uwe-
wnętrznionej władzy. W przeciwieństwie do klasycznych dystopii (Huxley 
2004; Orwell 2003), Black Mirror ukazuje rzeczywistość, w której jednostka 
internalizuje logikę kontroli, ucząc się obserwować, zarządzać i dyscypli-
nować samą siebie. System nie opiera się już na przymusie, bowiem jego 
siła polega na dobrowolnej partycypacji. To czyni metaforę technologii jako 
narzędzia kontroli tak niepokojąco aktualną.

Metafory świadomości i tożsamości w erze cyfrowej

W wielu odcinkach Black Mirror świadomość zostaje ukazana nie jako trwała, 
cielesna właściwość człowieka, ale jako struktura informacyjna, możliwa 
do kopiowania, edycji i rekombinacji. To ujęcie wpisuje się w nurt post
humanistycznego myślenia o podmiotowości, reprezentowany m.in. przez 
N. Katherine Hayles (1999), Thomasa Metzingera (2003) oraz Luciano Flori-
diego (2014), którzy wskazują, że tożsamość może być traktowana jako proces 
informacyjny: dynamiczny, symulowalny, niezależny od materialności ciała 
(zob. Kalinowska 2018). W tym sensie Black Mirror nie tylko przedstawia 
spekulatywne wizje cyfrowej egzystencji, ale proponuje metafory medialne, 
które ujawniają głębokie przekształcenia pojęcia „ja” w epoce technologii.

Świadomość jako program, dane, usługa

W odcinku Common People (Zwyczajni ludzie, S07E01) ludzkie istnienie zostaje 
zredukowane do abonamentu, funkcjonowanie bohaterki zależy od opłat za 
dostęp do jej własnej świadomości. Przestoje systemu stają się nie tylko pro-
blemem technologicznym, ale także egzystencjalnym: „ja” przestaje działać. 
Świadomość jawi się tu jako usługa typu premium, a człowiek jako aplikacja 
działająca na serwerze. Odcinek ten silnie rezonuje z koncepcją Floridiego, 
który opisuje tożsamość jako „informację działającą jak program”, podatną 
na zarządzanie, modyfikację i kontrolę z zewnątrz. W tym kontekście part-
ner bohaterki nie tyle „kocha osobę”, ile interfejs: jego decyzja o „wyłącze-
niu” ukochanej przestaje być dramatem moralnym, a staje się racjonalnym 



[180] Aleksandra Mirek-Rogowska, Kamila Rączy

wyborem użytkownika wobec wadliwego produktu. Odcinek ukazuje również 
wtórną kolonizację świadomości przez rynek, gdy bohaterka traci świado-
mość, jej „ciało” staje się nośnikiem reklam, a więc podmiotowość zostaje 
przekształcona w powierzchnię transmisji.

Radykalnym rozwinięciem tej idei jest Plaything (Bawidełko, S0704), 
w którym człowiek staje się nośnikiem cyfrowych istot (Throngletów). W tej 
wizji świadomość nie tylko jest zinformatyzowana, ale też hybrydyzowana, 
nie jako zamknięty konstrukt, lecz jako platforma hostingowa dla obcej 
formy inteligencji. Thronglety nie są symulacją człowieka, to nowe formy 
życia cyfrowego, które przejmują emocjonalne funkcje i rozprzestrzeniają 
się przez afektywne „zakażenie”. Człowiek zostaje tu zredukowany do me-
dium transmisyjnego: jego tożsamość nie znika, ale zostaje zreorganizowana 
w coś wspólnego, niecałkowicie kontrolowanego. To wizja nie klasycznego 
zniewolenia, lecz postpodmiotowości, bycia „nosicielem świadomości”, a nie 
jej źródłem.

Pamięć jako baza danych

Kolejnym wymiarem tej metafory jest ukazanie pamięci jako modyfikowal-
nego archiwum, podatnego na edycję, przeszukiwanie, nadpisywanie. W od-
cinku The Entire History of You (Cała Twoja historia, S01E03) pamięć zostaje 
zmaterializowana w postaci technologii Grain, tj. interfejsu pozwalającego na 
zapisywanie, przeglądanie i odtwarzanie wspomnień w dowolnym momen-
cie. Bohaterowie mogą filtrować wspomnienia, analizować mimikę, rekon-
struować rozmowy. Pamięć przestaje być biologiczna, staje się bazą danych 
z interfejsem użytkownika. Jednocześnie serial ujawnia destrukcyjność tej 
rzekomej obiektywności: dane nie rozwiązują konfliktów, lecz je intensy-
fikują. Brak możliwości zapomnienia czyni pamięć nieustającym źródłem 
wątpliwości, podejrzeń i kontroli. To przykład derridowskiej archiwizacji 
jako formy przemocy symbolicznej: wybór i interpretacja danych staje się 
funkcją władzy, nie prawdy.

W Crocodile (Krokodyl, S04E03) sama metafora zostaje rozszerzona 
o aspekt przymusu: wspomnienia mogą zostać wyciągnięte z mózgu za po-
mocą technologii Recaller, nawet wbrew woli jednostki. Pamięć staje się nie 
tylko danymi, ale także źródłem dowodowym podległym ekstrakcji. Subiek-
tywność, z natury niepewna i afektywna, zostaje zredukowana do senso-
rycznej rekonstrukcji. Człowiek przestaje być właścicielem swojej pamięci, 
a staje się źródłem danych, do których dostęp mają zewnętrzne instytucje. 
To sytuacja „przemocy retrospektywnej”: ślady myśli są uprzedmiotowione, 
zdekontekstualizowane i używane jako argument.

Z kolei szersze spektrum ukazuje się w In Memoriam (S07E05), gdzie 
pamięć zostaje nie tylko zapisana, ale zmontowana, zrekonfigurowana 



[181]„Czarne zwierciadło” przyszłości…

i zrekonstruowana jako świadomość pośmiertna. Multimedialna baza danych 
(nagrania, zdjęcia, wspomnienia innych) staje się punktem wyjścia do stwo-
rzenia cyfrowej osobowości, interaktywnej, zdolnej do odpowiedzi i reakcji. 
Odcinek ukazuje pamięć jako system AI, który nie tylko przechowuje, ale 
aktywnie przetwarza i wytwarza tożsamość. Granica między wspomnieniem 
a symulacją zostaje zatarta: powstaje hybryda emocjonalno-technologiczna, 
w której autentyczność nie jest już kategorią przydatną poznawczo.

Emocje jako algorytmy

Wreszcie, Black Mirror ukazuje emocje nie jako pierwotne przeżycia, lecz 
jako wynik działania systemów obliczeniowych. W Smithereens (S05E02) 
główny bohater staje się ofiarą emocjonalnej eksploatacji przez media spo-
łecznościowe. Algorytmy, które analizują jego zachowania, emocje i zain-
teresowania, wiedzą o nim więcej niż on sam. Emocje są tu przewidywane, 
sterowane i przetwarzane na poziomie danych, nie są więc już przeżywane, 
ale zarządzane. W tym sensie jednostka traci emocjonalną autonomię, sy-
stemy angażowania użytkownika (tzw. engagement-based design) stają się 
systemami projektowania afektu.

Odmienną wersję tej metafory ukazuje Bête Noire (S07E02), gdzie 
komputer kwantowy umożliwia edycję danych źródłowych i tym samym 
przekształcanie rzeczywistości. Verity, mająca dostęp do systemu, zmienia 
dokumenty, archiwa i dane medyczne, co wpływa na subiektywne przeżycia 
innych osób. Smutek, złość czy poczucie winy nie wynikają tu z przeżytego 
doświadczenia, lecz z informacji, które zostały zaprojektowane. To skrajny 
przykład emocji jako efektu kodu – rzeczywistość emocjonalna zostaje ufor-
mowana przez zmienną strukturę danych, a nie przez autentyczne zdarzenia. 
System ten nie tylko zarządza informacją, ale także rekonfiguruje afekty 
i pamięć, tworząc świat, w którym emocje są w pełni programowalne.

W obu przypadkach emocje nie są już naturalne, stają się funkcją pre-
dykcji, symulacji i zarządzania. W świetle teorii rozszerzonego umysłu (Clark 
i Chalmers 1998) emocje mogą być „wspomagane” przez technologie. W Black 
Mirror ta granica zostaje przekroczona: emocje zostają całkowicie zinte-
growane z systemami cyfrowymi. Człowiek nie tyle odczuwa, ile odtwarza 
schematy afektywne zaprojektowane przez maszyny.

Analizowane w powyższej kategorii metafor odcinki Black Mirror ujaw-
niają radykalne przekształcenie pojęcia świadomości i tożsamości w erze 
cyfrowej. Serial ukazuje, że tożsamość może być nie tyle zakorzenioną w cie-
lesności esencją, ile informacyjnym procesem, możliwym do symulowania, 
edytowania, przenoszenia czy nawet udostępniania. Świadomość funkcjo-
nuje tu jako kod, baza danych lub oprogramowanie, a pamięć, jako podatne 
na inżynierię archiwum. Jednostka traci autonomię w obliczu technologii, 



[182] Aleksandra Mirek-Rogowska, Kamila Rączy

która nie tylko dokumentuje jej życie, ale i reorganizuje je w czasie rzeczywi-
stym. Równocześnie Black Mirror proponuje metafory ukazujące emocje jako 
algorytmiczne zmienne, wpisane w architekturę cyfrowych systemów afek-
tywnej regulacji. Człowiek przestaje być suwerennym źródłem przeżyć, jego 
emocjonalność zostaje uprzedmiotowiona, zmapowana i zautomatyzowana. 
W ten sposób serial stawia pytania o granice integralności podmiotowości 
w świecie, w którym to nie ciało, lecz dane wyznaczają trajektorie istnienia.

Powyżej wskazane przemiany stanowią punkt wyjścia do dalszej, jeszcze 
głębszej dekonstrukcji człowieczeństwa, obecnej w Black Mirror pod postacią 
metafor transhumanizmu. W kolejnej części przeanalizowane zostaną sposo-
by obrazowania przekraczania biologicznych ograniczeń ciała i umysłu, za-
równo w kontekście cyfrowej nieśmiertelności, jak i hybrydyzacji człowieka 
z maszyną. To właśnie tam pojawiają się najbardziej spekulatywne, a zarazem 
antropologicznie istotne wizje redefinicji tego, co znaczy „być człowiekiem”.

Metafory transhumanizmu: 
przekraczanie granic ludzkiej natury

Transhumanizm jako nurt filozoficzny i kulturowy zakłada możliwość ra-
dykalnego doskonalenia człowieka za pomocą technologii. Od Nikołaja Fio-
dorowa, przez Juliana Huxleya, aż po współczesnych futurologów takich jak 
Max More czy Anders Sandberg, idea ta zakłada przekroczenie biologicznych 
ograniczeń ciała, śmierci, pamięci i emocji. W ujęciu posthumanistycznym, 
reprezentowanym przez autorki takie jak Donna Haraway (1991) czy Rosi 
Braidotti (2013), człowiek przestaje być centralną figurą porządku świata, 
a staje się jedną z wielu form życia, łączących cechy organiczne i syntetycz-
ne. Black Mirror intensywnie eksploruje tę problematykę, oferując metafory 
medialne, które ukazują różne scenariusze transgresji ludzkiej kondycji.

Ciało jako interfejs

W odcinku Playtest (Wersja próbna, S03E02) technologia wirtualnej rzeczy-
wistości pozwala na bezpośrednie połączenie z układem nerwowym użyt-
kownika, zmieniając jego percepcję w czasie rzeczywistym. Ciało przestaje 
być granicą doświadczenia, zostaje otwarte na kod, przeprogramowane przez 
symulację. Cooper, bohater odcinka, doświadcza immersji tak głębokiej, że 
nie jest w stanie odróżnić iluzji od rzeczywistości. Odcinek ilustruje tezę 
Marshalla McLuhana (1964), według której technologia to „przedłużenie 
zmysłów”, lecz tu przedłużenie to staje się pełnym przejęciem. Ciało zostaje 
zredukowane do medium transmisyjnego: nie broni już podmiotu, lecz go 
dekonstruuje.



[183]„Czarne zwierciadło” przyszłości…

W Striking Vipers (S05E01) ciało zyskuje nowy, programowalny status. 
Bohaterowie grają w grę VR, która pozwala im przeżywać relację emocjonalno
‑seksualną jako awatary różnych płci. Seksualność zostaje oddzielona od fi-
zyczności, uczucia, pragnienia i tożsamość stają się konfigurowalne. W tym 
kontekście płeć biologiczna i cielesność nie są już istotne, ciało przestaje być 
podmiotem doświadczenia, a staje się tymczasowym interfejsem. To obraz 
społeczeństwa, w którym tożsamość jest płynna i rekonfigurowalna, zgodnie 
z logiką technologii, a nie biologii.

Najbardziej rozbudowany wariant tej metafory prezentuje Hotel Reveri 
(S07E03). Główna bohaterka, aktorka Brandy Friday, zostaje przeniesiona do 
cyfrowej rekonstrukcji filmu, gdzie jej świadomość funkcjonuje w wygene-
rowanym ciele, zaprojektowanym na potrzeby symulacji. Ciało nie jest już 
fizyczną podstawą tożsamości, lecz interfejsem pozwalającym na emocjonal-
ne i afektywne przeżycia w przestrzeni kodu. Gdy cyfrowa partnerka Brandy, 
Clara, zaczyna przejawiać oznaki samoświadomości, rodzi się między nimi 
realna więź – choć w pełni oparta na algorytmicznej fikcji. Odcinek pokazu-
je, że nawet pozacielesne, wirtualne formy cielesności mogą pośredniczyć 
w doświadczeniach równie głębokich jak te fizyczne, a jednocześnie w każdej 
chwili mogą zostać wymazane poprzez reset systemu. To wizja cielesności 
jako nośnika przeżyć całkowicie zależnego od architektury technologicznej. 
Jednocześnie serial stawia pytanie: czy brak granic cielesnych nie prowadzi 
do utraty autentyczności? Czy możliwe jest głębokie przeżycie, jeśli każda 
forma „ja” jest tymczasowa i zaprogramowana?

Cyfrowa nieśmiertelność

W odcinku San Junipero (S03E04) nieśmiertelność przyjmuje postać świa-
domego transferu umysłu do cyfrowej symulacji. Główne bohaterki decy-
dują się zamieszkać wiecznie w wirtualnym świecie, który oferuje radość, 
bliskość i kontynuację relacji po śmierci biologicznej (zob. Legan 2017). To 
optymistyczna wizja transhumanizmu, w której cyfrowe istnienie zachowuje 
integralność tożsamości i emocji (zob. Maziarczyk 2018). Ale serial jedno-
cześnie pozostawia pytanie otwarte: czy taka egzystencja jest „prawdziwa”? 
Czy można mówić o wolności i autentyczności w świecie, który nigdy się nie 
zmienia i nie kończy?

Odmienną perspektywę oferuje Be Right Back (Zaraz wracam, S02E01), 
gdzie Martha korzysta z usługi umożliwiającej „odzyskanie” zmarłego part-
nera poprzez sztuczną inteligencję odtworzoną z jego cyfrowych śladów. Po-
czątkowe ukojenie zamienia się w frustrację, algorytmiczna wersja Asha jest 
zbyt idealna, pozbawiona nieprzewidywalności i autentyczności. Symulacja 
nie spełnia funkcji żałoby, zamraża emocje i uniemożliwia rozstanie. W tym 
sensie odcinek ukazuje cyfrową nieśmiertelność nie jako spełnienie obietnicy, 



[184] Aleksandra Mirek-Rogowska, Kamila Rączy

ale jako pułapkę emocjonalnej stagnacji (Rączy 2024). W świetle refleksji 
Jürgena Habermasa (2003), który przestrzega przed instrumentalizacją 
człowieka przez technologie, odcinek ilustruje groźbę utraty podmiotowości 
na rzecz doskonałej, ale pustej imitacji.

Człowiek jako hybryda biologiczno-cyfrowa

Najpełniejszą formą metafory transhumanizmu jest wizja człowieka jako 
hybrydy, istoty niejednolitej, łączącej elementy organiczne i syntetyczne. 
W Men Against Fire (Ludzie przeciwko ogniowi, S03E05) żołnierze wyposażeni 
w systemy rozszerzonej percepcji postrzegają swoich przeciwników jako 
potwory, technologia przekształca nie tylko zmysły, ale i moralność. Zdolność 
do empatii zostaje wyłączona, system kontroluje nie tylko wizję, ale i ocenę 
etyczną. To przykład technologii jako władzy nad percepcją, kontrolującej 
nie tylko działania, ale i fundamenty poznawcze.

W Rachel, Jack and Ashley Too kopia świadomości celebrytki zostaje za-
mknięta w zabawkowej lalce, która posiada pamięć, emocje i wolę. Oryginalna 
Ashley O. za sprawą farmakologii jest unieruchomiona, ciało istnieje bez 
podmiotowości, a świadomość bez ciała. To radykalne rozdzielenie dwóch 
aspektów tożsamości, biologicznego i cyfrowego, ukazuje człowieka jako 
system możliwy do rozbioru, aktualizacji i kontroli. Tożsamość staje się 
komponentem, który można dystrybuować między nośnikami.

Kulminacją tej metafory jest odcinek Black Museum (Czarne muzeum, 
S04E06), gdzie świadomość może być przenoszona, kopiowana i zamykana 
w różnych formach. Skazaniec zostaje przekształcony w cyfrowy konstrukt 
cierpienia, kobieta zamieszkuje w mózgu swojego męża, a dziecko komuni-
kuje się z awatarem zmarłej matki. Te obrazy ukazują człowieka jako zbiór 
funkcji i danych, możliwych do odseparowania, zmonetyzowania i wykorzy-
stania. To człowieczeństwo jako system operacyjny, bez granic, bez centrum, 
bez ciała.

Serial Black Mirror przedstawia transhumanizm nie jako wizję postępu, 
lecz jako laboratorium niepewności antropologicznej. Ciało staje się zmien-
ną technologiczną, świadomość, oprogramowaniem, a życie konfigurowal-
ną usługą. Technologia nie tyle przezwycięża ograniczenia biologiczne, ile 
wprowadza nowe formy podmiotowego rozpadu, symulowane relacje, hy-
brydyczne tożsamości, emocje pozbawione ciała. W ujęciu posthumanistycz-
nym (Braidotti 2013; Haraway 1991) człowiek przestaje być figurą centralną, 
staje się jednym z wielu elementów rozproszonego systemu technologiczno-
-kulturowego. Black Mirror obrazuje ten proces jako rozpad humanistycznej 
definicji osoby, wskazując, że przyszłość człowieczeństwa nie będzie ani 
biologiczna, ani spójna, ani zamknięta w jednej formie.



[185]„Czarne zwierciadło” przyszłości…

Podsumowanie

Serial Black Mirror funkcjonuje jako swoiste laboratorium kultury audiowi-
zualnej, w którym technologie przyszłości służą nie tyle jako rekwizyty sci-
ence fiction, co jako narzędzia diagnozy współczesnych napięć społecznych, 
emocjonalnych i egzystencjalnych. W analizie przedstawiono, w jaki sposób 
Black Mirror konstruuje i rozwija metafory medialne, wizualno-narracyjne 
struktury, które nie tylko odzwierciedlają, ale również kształtują sposób 
myślenia o technologii, podmiotowości i granicach człowieczeństwa.

Zidentyfikowane metafory, technologie jako lustro, więzienie, nadzór, 
kod, interfejs czy pamięć ukazują wielopoziomowy charakter cyfrowych 
transformacji. Serial nie operuje jednoznaczną krytyką technologii, lecz 
raczej proponuje ambiwalentną refleksję, w której technologia staje się jedno-
cześnie wyzwoleniem i opresją, narzędziem ekspresji i kontroli, nadzieją 
i zagrożeniem. Tę dwuznaczność ilustrują choćby motywy cyfrowej nie-
śmiertelności (San Junipero) czy emocjonalnej kolonizacji przez algorytmy 
(Smithereens).

Z perspektywy teoretycznej Black Mirror jest przestrzenią, w której idee 
posthumanizmu i filozofii techniki zostają przetworzone w języku kultury 
popularnej. W duchu Donny Haraway, Rosi Braidotti czy Luciano Floridiego 
serial ukazuje człowieka jako byt hybrydyczny, rozciągnięty między ciałem 
a kodem, między pamięcią biologiczną a cyfrowym archiwum, między emocją 
a jej algorytmiczną predykcją. Technologie nie tylko rozszerzają możliwości 
poznawcze i emocjonalne jednostki jak chciałby McLuhan, lecz coraz częś-
ciej redefiniują samą strukturę podmiotowości, przekształcając ją w proces 
zarządzania informacją.

Z punktu widzenia metodologii badań nad mediami i kulturą cyfro-
wą Black Mirror dostarcza wyjątkowego materiału analitycznego, jako tekst 
nasycony multimodalnymi metaforami, w którym splatają się elementy 
narracyjne, wizualne i dźwiękowe. Analiza jakościowa poszczególnych od-
cinków pozwala nie tylko uchwycić estetyczne strategie reprezentacji, ale 
także odczytać społeczne lęki i aspiracje projektowane poprzez obraz. Serial 
pełni w tym sensie funkcję „urządzenia konceptualnego” (ang. conceptual de-
vice), medium kulturowej samorefleksji nad tym, co znaczy być człowiekiem 
w świecie opanowanym przez dane, interfejsy i predykcje.

Co istotne, Black Mirror operuje nie tylko w ramach narracji spekula-
tywnych, lecz także wskazuje na już funkcjonujące praktyki technologiczne: 
mediatyzację emocji, kapitalizm nadzorczy, ekonomię uwagi, algorytmizację 
relacji, automatyzację pamięci. W tym sensie serial nie tyle „przewiduje” 
przyszłość, ile unaocznia niewidzialne komponenty teraźniejszości, funk-
cjonujące na poziomie kodu, struktury sieciowej, relacji człowiek–maszyna.



[186] Aleksandra Mirek-Rogowska, Kamila Rączy

Zaproponowana w artykule koncepcja metafor medialnych jako narzę-
dzi poznania i krytyki kulturowej otwiera pole do dalszych badań interdyscy-
plinarnych. Warto kontynuować analizę seriali spekulatywnych jako tekstów 
epistemologicznych, które nie tylko ilustrują przemiany technologiczne, ale 
także aktywnie uczestniczą w ich modelowaniu i oswajaniu. wpływając na 
język, wartości, polityki tożsamościowe i imaginaria zbiorowe.

W rezultacie Black Mirror jawi się nie jako czarna wizja przyszłości, ale 
jako lustrzany rejestr współczesnych procesów symbolicznych i systemo-
wych, który zmusza odbiorcę do zadania fundamentalnych pytań. Czy to, 
co czujemy, jest jeszcze nasze? Kto programuje naszą pamięć? Czy jeszcze 
istnieje granica między człowiekiem a technologią, czy może została już tylko 
jej symulacja? To właśnie w takich pytaniach zawiera się największy poten-
cjał krytyczny i kulturoznawczy serialu – czyniąc z niego nie tylko narrację 
o technologii, lecz technikę narracyjną samego pytania o człowieczeństwo.

Ograniczenia badania

Niniejsze badanie ma charakter jakościowy i interpretatywny, co oznacza, że 
przedstawione wnioski należy traktować jako propozycję uporządkowania 
i konceptualizacji wybranych metafor medialnych, a nie wyczerpujący opis 
wszystkich możliwych ujęć obecnych w serialu Black Mirror. Analiza obej-
muje wybrane odcinki, które zostały uznane za reprezentatywne dla trzech 
kluczowych obszarów problemowych: kontroli i manipulacji, świadomości 
i tożsamości oraz transhumanizmu. Tym samym część materiału serialowego 
pozostała poza zakresem badań, co ogranicza możliwość pełnej generalizacji 
wniosków. Ograniczeniem jest także perspektywa badawcza – skoncentrowa-
na na metaforach medialnych i ich funkcjach poznawczych, krytycznych oraz 
afektywnych, wskazuje jeden z możliwych sposobów interpretacji serialu.

Nowością w podejściu autorów jest wskazanie metafor medialnych 
jako narzędzi epistemologicznych i krytycznych, które pozwalają uchwy-
cić relację człowiek–technologia w perspektywie transhumanistycznej 
i posthumanistycznej. W tym sensie tekst należy traktować jako wstępną 
propozycję badawczą, otwierającą pole do dalszych analiz porównawczych 
i interdyscyplinarnych.

Bibliografia
Baudrillard Jean. 1994. Simulacra and Simulation. Ann Arbor.
Braidotti, Rosi. 2013. The Posthuman. Cambridge.
Clark Andy, David Chalmers. 1998. „The extended mind”. Analysis nr 1. 7–19.



[187]„Czarne zwierciadło” przyszłości…

Damasio Antonio. 1994. Descartes’ Error: Emotion, Reason, and the Human Brain. 
New York.

Derrida Jacques. 1996. Archive Fever: A Freudian Impression. Chicago.
Espeland Wendy, Michael Sauder. 2007. „Rankings and reactivity: How public meas-

ures recreate social worlds”. American Journal of Sociology nr 113. 1–40.
Fiodorow Nikołaj. 2010. Filozofia wspólnego dzieła. Andrzej Wysocki (tłum.). 

Warszawa.
Floridi Luciano. 2014. The Fourth Revolution: How the Infosphere is Reshaping Human 

Reality. Oxford.
Forceville Charles. 2006. „Non-verbal and multimodal metaphor in a cognitivist 

framework”. W: Metaphor and Metonymy at the Crossroads. Antonio Barcelona 
(red.). Berlin. 173–204.

Forceville Charles, Eduardo Urios-Aparisi. 2009. Multimodal Metaphor. Berlin.
Foucault Michel. 1975. Surveiller et punir: Naissance de la prison. Paris.
Gallese Vittorio. 2008. „Mirror neurons and the social nature of language: The neural 

exploitation hypothesis”, Social Neuroscience nr 3. 317–333.
Habermas Jürgen. 2003. The Future of Human Nature. Cambridge.
Haraway Donna. 1991. Simians, Cyborgs, and Women: The Reinvention of Nature. 

New York.
Hayles N. Katherine. 1999. How We Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics, 

Literature, and Informatics. Chicago.
Holland Steve. 2019. „Black Mirror and the speculative horror of technology”. Science 

Fiction Film and Television nr 12. 229–247.
Huxley Julian. 1957. „Transhumanism”. The Listener nr 44. 604–606.
Huxley Aldous. 2022. Nowy wspaniały świat. Bogdan Baran (tłum.).Warszawa.
Kalinowska Anna. 2018. „Technologie ‘self ’, czyli ‘programowanie’ dryfujących 

tożsamości”. Kultura Popularna nr 3. 124–134.
Lakoff George, Mark Johnson. 2003. Metaphors We Live By. 2nd ed. Chicago.
Legan Michał (red.). 2017. Czarne lustro. Od wizji mediów do technologii przyszłości. 

Kraków.
Maziarczyk Grzegorz. 2018. „Transhumanist dreams and/as posthuman nightmares 

in Black Mirror”. Roczniki Humanistyczne nr 66. 125–136.
McLuhan Marshall. 1964. Understanding Media: The Extensions of Man. New York.
Metzinger Thomas. 2003. Being No One: The Self-Model Theory of Subjectivity. Cam-

bridge, MA.
Orwell George. 2003. Rok 1984. Tomasz Mirkowicz (tłum.). Warszawa.
Rączy Kamila. 2024. Medialne obrazowanie dylematów etycznych w serialach nowej 

generacji. Kraków.
Rączy Kamila, Mirek-Rogowska Aleksandra i Sztuba Danuta. 2022. „Communicating 

values exemplified in a catastrophic media image of new technology and media 
usage in ‘Black Mirror’ based on selected examples”. Social Communication 
nr 1. 54–65.



[188] Aleksandra Mirek-Rogowska, Kamila Rączy

Sandberg Anders. 2014. „Transhumanism and the Future of Humanity”. W: The 
Posthuman Condition. Steve Fuller i Veronika Lipinska (red.). London. 53–73.

Virilio Paul. 1995. The Art of the Motor. Minneapolis.
Winner Langdon. 1986. The Whale and the Reactor: A Search for Limits in an Age of 

High Technology. Chicago.
Wójcik Grzegorz. 2016. „Rzeczywistość nie istnieje…? Media i nowoczesne technologie 

w społeczeństwie przyszłości na przykładzie serialu Black Mirror”. Annales 
Universitatis Paedagogicae Cracoviensis. Studia de Cultura nr 2. 27–36.

Zuboff Shoshana. 2019. The Age of Surveillance Capitalism. New York.

Streszczenie
Artykuł podejmuje interdyscyplinarną analizę serialu Black Mirror jako audiowizu-
alnego medium reprezentującego metafory technologii, świadomości i transhuma-
nizmu. Tekst rekonstruuje kluczowe struktury znaczeniowe obecne w wybranych 
odcinkach serii, wskazując ich funkcje kognitywne, afektywne i krytyczne. Wskazano 
jak multimodalne metafory ukazują technologie cyfrowe jako narzędzia kontroli, 
ekspresji emocjonalnej, archiwizacji pamięci oraz postbiologicznej transformacji 
podmiotowości. Artykuł lokuje Black Mirror w polu współczesnych badań nad kulturą 
cyfrową i filozofią techniki, traktując serial jako kulturowe laboratorium spekula-
tywne, w którym testowane są granice człowieczeństwa, emocji i tożsamości w dobie 
społeczeństwa algorytmicznego.

A “black mirror” of the future: metaphors of technology,  
consciousness, and transhumanism in the series Black Mirror

Abstract
This article offers an interdisciplinary analysis of the Black Mirror series as an au-
diovisual medium representing metaphors of technology, consciousness and trans-
humanism. It reconstructs the key structural elements present in selected episodes, 
emphasising their cognitive, emotional, and critical functions. The study demon-
strates how multimodal metaphors operating through image, sound and narrative 
portray digital technologies as tools of control, emotional expression, memory ar-
chiving and the post-biological transformation of subjectivity. It situates Black Mirror 
within contemporary research on digital culture and the philosophy of technology, 
treating the series as a speculative cultural laboratory in which the boundaries of 
humanity, emotion, and identity are explored in the age of the algorithmic society.

Słowa kluczowe: metafory medialne, transhumanizm, świadomość cyfrowa, kon-
trola technologiczna, emocje algorytmiczne

Keywords: media metaphors, transhumanism, digital consciousness, technological 
control, algorithmic emotions

Aleksandra Mirek-Rogowska – doktor w dyscyplinie nauk o komunikacji społecznej 
i mediach oraz magister filologii polskiej, nauczyciel akademicki na Uniwersyte-
cie Papieskim Jana Pawła II w Krakowie. Jej obszar zainteresowań oscyluje wokół 



[189]„Czarne zwierciadło” przyszłości…

tematów z zakresu public relations, media relations, marketingu, reklamy, a także 
historii mediów oraz rozwoju mediów współczesnych.

Kamila Rączy – doktor w dyscyplinie nauk o komunikacji społecznej i mediach, 
magister pedagogiki (specjalność: edukacja medialna) oraz magister dziennikarstwa 
i komunikacji społecznej (specjalność: public relations), nauczyciel akademicki na 
Uniwersytecie Papieskim Jana Pawła II w Krakowie. Obszar zainteresowań autorki 
oscyluje wokół tematów z zakresu szeroko pojętej komunikacji, aksjologii i nowych 
mediów. Członek Polskiego Towarzystwa Komunikacji Społecznej.


